40

Il faut lire Averroes !
(1126 / 520 de I’Hégire - 1198 / 595)

Jacques MICHEL™

Tout récemment, en 1997, le film courageux de
Y. Chahine, Le Destin, a fait ceuvre utile en tentant
de restituer les dimensions sociales, théologiques et
politiques du moment ot s’achéve, dans la disgrace
politique, la vie philosophique intense qui fut celle
d’ Averrogs. Didactique, I’ceuvre du cinéaste nous
présente le philosophe politiquement actif a défendre
les progrés de la connaissance, a combattre
I’ignorance tant religieuse que scientifique et a
proner la tolérance, mais finalement vaincu par un
fanatisme religieux qui a raison du pouvoir en place.
Telle fut peut-&tre bien, dans ses grandes lignes, la
vie d’Averrogs qui connut le sort, somme toute
banal, d’un philosophe largement honoré puis
vigoureusement condamné par un prince qui
n’exprime ses regrets qu’in extremis, juste avant que
le philosophe ne meure. Historiquement la vie
d’ Averrogs s’inscrit dans 1’affirmation, a partir de
1147, de 1a nouvelle dynastie des Almohades sous le
regne de laquelle — et spécialement en Espagne
musulmane — la philosophie et la démarche
rationnelle purent envisager de renouveler le regard
de la théologie.

On doit saluer comme il se doit le travail de
traduction et d’édition qui permet aujourd’hui a un
large public d’avoir acceés a celles des ceuvres
essentielles d’Ibn Rushd (Averroés en son nom
latin) qui ont pu parvenir jusqu'a nous. Le fameux
Traité décisif était certes accessible au lecteur

* Institut d’Etudes Politiques, Université Lumiere,
Lyon 2.

francais 1 mais, isolé et détaché des autres travaux
du philosophe andalou, sa compréhension risquait
d’étre partielle et faussée. Désormais une prise de
contact sérieuse avec 1’ceuvre de cet énorme
commentateur d’ Aristote que fut Averroes peut étre
entreprise sans que I’obstacle des langues (arabe,
hébraique ou latine) n’en réserve la connaissance aux
seuls érudits2. On remerciera donc les spécialistes
pour leur juste décision d’élargir I'espace public du
débat quant au sens et a la portée de cette pensée. Et
notre présent texte voudrait pouvoir €tre tout
simplement une incitation a lire et a méditer ces
textes désormais accessibles a tous, et que nous -
mémes sommes encore en train de découvrir.

Peut-on parler d’un redécouverte actuelle
d’Averrogs ? Ou méme d’une découverte ? Ce qui
est clair ¢’est que ces publications en frangais des.
ceuvres du philosophe donnent une tonalité et un
style particuliers aux analyses et aux commentaires
produits actuellement3 de méme qu’elles permettent
au public non initié de retrouver des travaux tels que
celui d’Ernest Renan4. L’élargissement du public

1 L’accord de la philosophie et de la religion — Traité
décisif (1179), Sindbad, Paris, 1988, réédition de la
traduction de Léon Gauthier de 1948.

2 Grace a Alain de LIBERA les éditions Garnier-
Flammarion nous proposent aujourd’hui des ceuvres
essentielles du philosophe andalou. Ainsi disposons-
nous d’une traduction nouvelle du Discours décisif
due 2 Marc GEOFFROY (1996, introd. par A. de
Libéra), d’une traduction du Grand Commentaire du
Livre III du De anima d’Aristote (sous le titre
L’intelligence et la pensée, 1998, présentation,
traduction et notes par A. de Libéra), ainsi que d’une
anthologie des textes juridiques, théologiques et
polémiques d’Averroes (publiée sous le titre L’Islam
et la raison, 2000, trad. de Marc Geoffroy, introd. par
A. de Libéra).

Si I’on ajoute a ces titres la publication des ouvrages
de THOMAS D’AQUIN : Contre Averroes (G.F., Paris,
1994, trad. et présentation par A. de Libéra) et Somme
contre les Gentils (G.F., Paris, 4 vol.) on mesure
I’énorme travail effectué par les chercheurs pour
permettre au public d’aborder sérieusement I’étude de
la philosophie médiévale dans toute sa richesse et
toute sa complexité.

2 Mentionnons, entre autres, l’ouvrage trés utile
d’Ali BENMAKHLOUF : Averroés, Paris, Belles lettres,
2000 ainsi que celui de M-R. HAYOUN et A. de
LIBERA : Averroes et I’averroisme, PUF, Paris, 1992.

4 N 4

La thése de Renan soutenue et publiée en 1852 :
Averroés et ’averroisme, a été récemment publiée a
nouveau avec une introduction d’Alain de Libéra

Informations et Commentaires, n° 113, octobre-décembre 2000



41

veut aussi €tre un élargissement des questions.
Comprendre Averroes c’est aussi I’inscrire dans un
Occident qui doit bien aujourd’hui questionner les
représentations simplifiées qu’il s’était forgées de
lui-méme et retrouver les interrogations
philosophiques en dega des réponses historiquement
sanctionnées. Le fait remarquable que ce soit a des
chrétiens et a des juifs que revient le mérite d’avoir
conservé et fait valoir I’ceuvre d’ Averroes tandis que
sa postérité devait demeurer tres discrete dans le
monde musulman, est déja gros d’interrogations.
Pour certains, le destin chrétien de I’ceuvre a
paradoxalement exclu I’auteur de son appartenance a
un monde occidental pratiquant une dénégation
acharnée de la médiation arabe qui le lie aux Anciens
de la Gréce antique. Tant il est vrai que I’averroisme,
vecteur aux XII-XVeMes gizcles de
théologico-politiques en terre chrétienne !, fut

luttes

officiellement défini comme une erreur pernicieuse
conduisant a 1’athéisme, comme une erreur
inéluctable car positivement inscrite dans son origine
étrangere, donc comme erreur a supprimer ou a

expulser afin de retrouver des racines authentiques.

Eloignée des terres d’Islam, combattue et
falsifiée en terres chrétiennes (le Moyen-age
occidental n’ayant pas connu nombre des ceuvres
originales de 1’auteur), la pensée retrouvée
d’ Averrogs interroge pourtant bien ces deux terres et
peut-étre nous livre-t-elle, en partie au moins, les
raisons qui les ont assignées a se représenter et a étre
comme deux rives qui définissent la Méditerranée.
Elle les questionne dans ce qu’elles prétendent avoir
d’originalités propres et interroge les expressions
théologiques de leurs narcissismes respectifs. Ce
questionnement du penseur andalou ne peut pas
nous laisser indifférents aujourd’hui, précisément
parce que c’est bien notre aujourd’hui tel qu’il se
trouve structuré par 1’histoire qui nous ramene vers
la tonalité globale des interrogations d’ Averroes. Et
ce n’est pas 1a un probleme d’érudition ou de
spéculation pure. Averroes a philosophiquement
réfléchi le probleme politique de la croyance sans

(Maisonneuve et Larose, Paris, 1997). Il s’agit, on
s’en doute, d’un travail considérable et passionnant
qui nous semble étre jugé trop séverement et de
maniére trop unilatérale par les commentateurs.

1 Cf. Jean JOLIVET : « Averroes » et « Averroisme »,
in Encyclopeedia universalis, 1968, vol. 2, pp. 936-938.

remettre en cause I’authenticité de la foi. Sa réflexion
est bien politique dans la mesure ou il s’agit de
savoir qui peut et doit commander , sa réflexion est
aussi théologique dans la mesure ou le pouvoir
humain se doit de connaitre et d’accepter les limites
de son exercice a la lumiére de la parole divine, sa
réflexion est encore métaphysique puisqu’il s’agit de
déterminer rationnellement la nature et la portée de
notre faculté de connaitre en matiére de choses non
sensibles. Grand Commentateur d’ Aristote qui fut
son maftre vénéré et sa référence, Averroes
emprunte forcément un itinéraire encyclopédique et
systématique et il n’y a rien d’étonnant a ce qu’il en
vienne a se prononcer sur le statut social et politique
que doit recevoir ’activité de connaitre. C’est
certainement ce point-la qui nous alerte et nous
émeut aujourd’hui : Averroés se prononce en un
temps ou le débat est évidemment surdéterminé par
une représentation religieuse du monde, par un
savoir sacré dont il s’agit de dire s’il encourage et
promeut la connaissance ou s’il 1’encadre voire la
dirige et en oriente les contenus. Dans ce cadre-13, la
question de I’homme-connaissant est bien aussi celle
de son statut et de ses responsabilités, une question
éthique et politique.

Averroes, nous I’avons dit, fut un philosophe
mais aussi un médecin commentant le grec Galien,
rédigeant un traité et dispensant son art aux princes.
Issu d’une famille de juristes, il fut investi de
fonctions officielles, il fut un cadi, autrement dit un
juge ayant a prononcer des sentences selon un droit
qui articulait le politique et le théologique. Médecine
et droit donc, deux domaines ou Averroés hérite
d’une grande tradition ; deux sciences aussi : I'une
de la nature et I'autre de la vie sociale, I’une
descriptive et l'autre normative et qu’il faut
certainement également articuler. Il faut du sens 4 la
connaissance ; il faut donc une connaissance vraie,
d’abord informée et ensuite ordonnée, autrement dit
réfléchie.

Informations et Commentaires, n° 113, octobre-décembre 2000




42

Philosophie et religion

Pour Averroés, Aristote est le modéle du
philosophe, une norme. C’est Aristote qui permet a
Averroés d’étre philosophe, de vouloir une
connaissance fondée sur 1’observation, logiquement
examinée et rationnellement construite. Pour ce faire
il reprend les ceuvres du Stagirite en les analysant.
Le Commentaire du Traité de I’ame couronne
évidemment cette recherche en examinant notre
faculté de penser et la béatitude qu’elle promet au
philosophe. C’est sur la vie de I’esprit, sur ’activité
de I’intellect qu’Averroes enquéte avec Aristote.
Nous n’avons pas a entrer ici dans le cadre assez
technique de cet écrit. Le statut chez Aristote de cet
intellect actif est d’ailleurs bien délicat, il y va des
rapports du sensible a I’intelligible et d’une sorte de
décrochage/accrochage de notre puissance de
connaitre par rapport a notre constitution biologique.
La compréhension d’Averroes s’inscrit dans les
débats qui seront ceux de tout I’aristotélisme
médiéval. Retenons simplement que ce texte du
philosophe andalou fut celui sur lequel se
concentrerent les attaques de Thomas d’Aquin et les
condamnations parisiennes de I’averroisme. C’était
les dogmes de la foi — et pas seulement de la foi
chrétienne — qui se sentaient menacés. Certes,
comme I’a montré Alain de Libéra, ces jugements
négatifs procédaient d’une incompréhension ou
méme d’une inversion du sens de la doctrine
d’Averrogs, mais le fait historique est bien la qui
sanctionne contre le philosophe musulman le
matérialisme bien présent chez son maitre grec.

Si de nos jours encore la pensée du Stagirite n’en
finit pas de diviser ceux qui se réclament de son
autorité, a I’époque d’ Averroes le cadre théologique
et politique ou s’inscrivent les disputes intellectuelles
conduit a immerger dans les débats religieux du
monothéisme ce qu’entendait effectivement Aristote
par théologie. L’interrogation rationnelle sur I’unité
de 'univers, sur son ordre et sur le statut de
I’intellect qui connait, se localise sur les questions de
la création divine dans le temps, de la contingence du
monde, de ce que Dieu connait, de I’immortalité de
I’ame (individuelle ou non)... Quand elle est
conservée, la pensée d’Aristote est arrangée
convenablement par rapport aux dogmes et selon
leurs réquisitions. Au beau milieu de ces différends
qui opposent des mouvements religieux qu’il
qualifie de sectes, Averroes prend le parti

d’intervenir non seulement pour restaurer ce qu’il
estime étre la compréhension vraie de la pensée de
son maitre mais aussi pour montrer la vanité
dangereuse d’une théologie falsificatrice des
méthodes philosophiques sérieuses de la recherche
de la vérité. Ainsi que 1’ont souligné les spécialistes,
ce n’est pas que le philosophe musulman ait un désir
particulier d’étre théologien lui aussi; son
intervention dans les disputes théologiques vise
davantage a rétablir le sens du travail philosophique
et a en condamner ’usage vulgaire et délétere qui
seme le doute dans les esprits des simples croyants
sans pour autant convaincre les savants . Cette
théologie autoritaire veut mettre la philosophie au
service des dogmes et pour ce faire la falsifie ou la
tronque. La vraie philosophie se trouve alors accusée
d’incohérence tandis que la théologie impose a la
recherche de la vérité le poids tout extérieur de ses-
dogmes. La lutte d’ Averroes contre les sectarismes
théologisants met a jour le lien qui conduit de
I’interprétation des textes a des théologies de pur
pouvoir. Aux simples croyants, a leur foi simple,
ces théologies — dont le caractere précaire est déja
signalé par leur multiplicité — opposent et imposent
I’autorité des leurs dogmes alors qu’un examen
attentif de ceux-ci et de leurs prétendues
démonstrations en montre la fragilité. C’est
pourquoi d’ailleurs ces systemes théologiques
dénoncent les philosophes en qui ils savent bien
reconnaitre leurs vrais adversaires et qu’il leur faut
donc disqualifier. Mais la vraie philosophie, ainsi
que le montre Averroes, ne brutalise pas la foi
ordinaire, ses interrogations ne sont pas conduites
pour perturber la cohésion de la communauté et se
tailler quelque part de pouvoir. Aussi doit-elle les
conduire dans la discrétion et la sérénité qui
conviennent aux recherches des savants. Avec les
théologies sectaires la philosophie rencontre encore
une fois des sophistes armés d’arguments
redoutables ; il lui faut relever le défi et vaincre.

Lutte contre les sectarismes, défense de la
philosophie. Il s’agit pour Averroés d’un méme
combat ou il engage toute la puissance des
raisonnements aristotéliciens. Aux théologiens
sectaristes il répond par le Dévoilement des
méthodes de démonstration des dogmes de la

L Nous suivons ici les analyses de Marc GEOFFROY,
in L’Islam et la raison, o.c., p. 95.

Informations et Commentaires, n° 113, octobre-décembre 2000



43

religion musulmane (1179-80), et il défend la
philosophie par la rédaction de L’incohérence de
I’incohérence (1180-81), une sorte de « critique de
la critique critique » ou il réfute les theses du penseur
iranien d’Al-Ghazali qui avait lui-m&me écrit en
1094-95 a Bagdad un ouvrage intitulé
L’incohérence des philosophes! et ou il prétendait
détruire la doctrine des aristotéliciens musulmans.
Contre Al-Ghazali, Averro¢s entreprend de rétablir
le véritable Aristote et de montrer que celui-la est
hors de portée des attaques lancées contre lui. Dans
toutes ces ceuvres ce qui apparait c’est une volonté
tres ferme du philosophe andalou d’élargir ses
argumentations, de les délivrer d’un enfermement
local qui les réduirait a I’actualité du seul monde
islamique, tout en restant fidele a sa religion. Celle-ci
n’a pas a craindre les pensées authentiquement
philosophiques qu’elles soient celles des Anciens
comme Platon et Aristote ou qu’elles soient celles de
savants appartenant a des religions autres que
I’Islam. La philosophie réunit ceux que leur foi
séparent, I’authentique recherche de la vérité ne
rejette aucun des chemins qu’elle ouvre.

Foi, savoir et raison

Cependant, il ne faudrait certainement pas voir en
Averroes un croyant qui, pour défendre les droits de
I’étre humain a approfondir ses connaissances,
chercherait a donner a la croyance un domaine
réservé et préservé. Il ne dit pas qu’il nous faudrait
en quelque sorte « congédier la foi pour faire place
au savoir », ses intervenions théologiques de méme
que ses références a Aristote montrent une
« connexion » 2 d’une complexité tout autre entre la
raison et la foi. La volonté philosophique d’Averroes
développe des conséquences d’ordre juridico-
politique et qui sont exposées par 1’auteur dans son
Discours décisif de 1179. Comme le souligne avec
insistance Alain de Libéra, il s’agit dans cette ceuvre
d’un « avis 1égal » destiné a orienter un jugement,
une décision. Et il convient de saisir ce texte selon sa

1 et 2
Ces deux ouvrages sont réunis dans 1’ouvrage noté
précédemment et analysés par Marx Geoffroy.

2 Cf. sur ce terme les explications de A. de Libéra et
M. Geoffroy qui préfeérent traduire par ce terme de
connexion ce qui était traduit précédemment par
accord entre la philosophie et la religion (in L’Islam
et la raison, o.c.).

nature juridique. L’exposé des motifs plaide en
faveur de I'usage de I’argumentation rationnelle.
L’homme est doté d’un instrument de vérification et
d’ordonnancement du savoir, sa faculté de raisonner
est logiquement structurée ; cette faculté et cet
instrument lui ont été accordés par Dieu. L’usage
correct de la faculté de raisonner ne peut donc pas
contredire la foi : de cela on ne peut douter. Certes
cet usage suppose éducation et entrainement, peut-
étre méme est-il réservé a certains seulement. Sous
cette réserve, apprendre a connaitre et connaitre sont
des devoirs qui s’imposent a 1’homme comme
s’impose a I’ordre social de permettre leur exercice.
Se détourner de la connaissance par le raisonnement
serait s’¢éloigner de ce que Dieu a voulu car il n’est
pas possible que la connaissance puisse contrarier
celui qui en a permis la mise en ceuvre. Il s’agit donc
de donner un statut 1égal a la recherche de la vérité,
ce qui n’est jamais qu’accomplir la 1égalité divine
par le droit positif. Tel semble bien étre I’avis
d’Averroes le juriste qui soutient 1a le devoir de
connaitre ou de philosopher. Reste cependant qu’il
convient aussi de préserver 1’authenticité de cette
recherche, de la mettre a 1’abri de ses détournements.
Ainsi que nous I’avons déja noté, il ne convient pas
que les débats forcément complexes qui surgissent
dans cette recherche soient livrés au peuple et
deviennent des champs de discorde.

Sous cette réserve qu’on pourrait qualifier
d’ordre public — mais qui en appelle surtout a la
responsabilité publique des philosophes (qu’on
reconnaitra d’ailleurs a ce sens de la
responsabilité) — le devoir sacré d’exercer sa raison
est bien établi par Averroé¢s. Mais on comprend
aussi que I’argumentation du philosophe n’ait pas pu
trouver en son temps des espaces politiques
vraiment durablement accueillants. Ainsi que le
souligne Alain de Libéra, c’est ce qui fait du
Discours décisif un texte d’actualité pour nos
sociétés ou des pouvoirs théologiques entendent
encore s’autoriser de la religion pour contrdler le
savoir. Mais il est, nous semble-t-il, aussi un autre
aspect d’Averroes qui explique peut-&tre aussi
pourquoi son ceuvre et ses theses ont pu étre
suspectées aux yeux mémes des croyants.
Nombreux sont ceux qui ont envisagés de
rapprocher la pensée du philosophe musulman de
celle de Spinoza ; Renan dit avoir été tenté mais

N

considere raisonnable de résister a la tentation

Informations et Commentaires, n° 113, octobre-décembre 2000




44

d’inscrire Averroés parmi les précurseurs du
rationalisme ou méme de rapprocher leurs possibles
orientations panthéistes.

Prenons quant a nous ce risque, et tentons des
rapprochements. La prise en considération par
Averroeés de la foi des gens simples et I’approche
qu’il en a, de méme que la maniere dont il entend les
expressions du Coran (qui pour lui accueille autant
les compréhensions populaires que savantes de la
foi) dégage un espace pour une appréhension
psycho-sociologique, ou anthropologique, de la
religion. Et sa lutte contre les ratiocinations
théologiques n’est pas la pour contrarier ce
sentiment. De son c6té, Spinoza nous dit que la
religion est une « ceuvre honnéte », falsifiée par les
théologiens pour des objectifs de domination
despotique. Pour lui, comme pour Averrogs, il y a
bien davantage de justesse dans les compréhensions
populaires des vérités religieuses que dans les
constructions théologiques qu’on exhibe aux gens
simples pour les dominer en les angoissant. Ainsi la
compréhension traditionnelle et populaire de Dieu
que le philosophe pourra juger inexacte (ou
inadéquate) en raison de son anthropomorphisme
imagé sera aussi reconnue par lui selon sa justesse
quant au sens sacré des devoirs communautaires
qu’a I’homme en tant qu’étre politique. Cela est bien

présent, nous semble-t-il, dans les legons du
philosophe andalou. Et c’est peut-étre bien d’abord
cette reconnaissance-1a de I’authenticité de la vraie
ferveur des gens simples qui a pu faire douter les
pouvoirs théologiques de I’authenticité de la foi
d’ Averrogs trop rationnelle a leur gofit.

Il est bien certain qu’il ne convient pas d’aller
trop loin dans des rapprochements sous peine
d’anachronismes. Averroes reste encore a bonne
distance du rationalisme et on ne peut pas non plus
trop le ranger parmi les tenants de la tolérance. La
encore il n’y aurait qu’approximation. Aussi pour en
rester a des conclusions moins risquées nous
conclurons autrement qu’en rationalisant ’histoire
de la philosophie. Nous avons noté I’actualité
d’Averroes en matiere politique (le théologico-
politique toujours bien vivant). Notons aussi qu’a un
moment ol I’on parle volontiers des cultures jusqu'a
en faire des essences particuliéres qui pourraient
cependant dialoguer, la lecture d’ Averroes et de ses
ceuvres, 1’étude de leur destin, nous conduisent a
penser I’histoire, bien unique elle, de ces cultures qui
se sont trop souvent rendues étrangeres 1’une a
I’ autre.

Statue de mineur par Constantin Meunier. Photo : Jacques Maillard, Bureau International du Travail

Informations et Commentaires, n° 113, octobre-décembre 2000



