L’Europe, I’Amérique, la guerre,
un livre d’Etienne Balibar

Jean Jacques KIRKYACHARIAN®

Balibar' a beaucoup publié et tous ses livres,
méme les plus techniquement philosophiques, en-
tretiennent avec l’actualité un rapport intime.
L’actualité, ce n’est pas “ce qui se passe”, au sens
littéral, c’est ce qui exige de notre part une inter-
vention pertinente ; cela contraint le philosophe
a poser les conditions de possibilité de I’action.

Tout le monde connait les théses de Marx sur
Feuerbach, et beaucoup tiennent la derniére® pour
I’acte de naissance de la pensée révolutionnaire.
Balibar ne renie rien de cette legon, de cette
discipline a priori que constitue 1’enseignement de
Marx, mais son analyse le conduit sur le chemin
d’une sorte de précepte inverse, qui serait : « il est
temps de songer, si nous voulons sérieusement
transformer le monde, aux concepts qu’il nous en
propose une interprétation un peu plus active que
celle de 1’activisme a priori ».

L’interprétation, ici, n’est pas de la théologie
déguisée, comme la pratiquent tant de paresseux,
mais [’élucidation du contenu exigible de ces
concepts. La vérité initiale du marxisme est bien
la : I’histoire est déterminée en derniére instance
par les luttes de classes, mais ce ne sont pas les
formules d’hier qui peuvent nous instruire sur le
devenir de notre présent. Balibar écrit dans les

\

quelques pages d’introduction a ce livre: «j’ai

\

voulu mettre a |’épreuve une conception du

* Professeur de philosophie honoraire, membre de la
présidence nationale du MRAP.

! Etienne BALIBAR, L'Europe, I'Amérique, la guerre :
réflexions sur la médiation européenne, éd. la Découverte,
Paris, 2003.

2 «Les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde de
différentes maniéres; il s’agit maintenant de le
transformer. ». K.M.,, L’idéologie allemande, Editions
sociales, Paris, 1968.

37

rapport de la philosophie & I’actualité, qui impose
d’articuler la réflexion sur I’événement lui-méme
avec  D’énonciation du liew d’ou 1’on
parle ». L’examen critique ne se limite pas aux
écrits et déclarations des publicistes, sociologues,
politologues de droite, il faut aussi et surtout
surmonter 1’obstacle constitué par les formules
courtes qui servent (et desservent) des sentiments
généreux, voire de bonnes orientations. Ce livre a
d’autant plus de valeur qu’il a été écrit a I’au-
tomne 2002, avant 1’intervention militaire en
Iraq —il n’a pas pris, une ride théorique — et
qu’il est en constant dialogue avec d’autres
penseurs, en particulier américains.
*
* %k

Une forte demande est exprimée de la part
d’intellectuels des USA, regardant avec espoir
vers I’Europe. Les généralités ne peuvent pas plus
nous abuser ici que les polémiques ubuesques qui
ont fait tant de bruit depuis du c6té “américain”
comme de celui de la “France chiraquienne”. Pour
que l’universalit¢é a laquelle tend [D’intellectuel
critique ne se réduise pas a une déclaration, il

faudra qu’elle résulte d’une construction pratique.

A Dautomne 2002, plusieurs intellectuels
américains, voulant se démarquer du fanatisme
idéologique ambiant, illustré par les Fukuyama,
Huntington et autres — qui n’est pas avec nous
est contre nous ! — en appellent a leurs amis et
collégues “européens”. B. Ackerman, de Yale,
souhaite que les Etats européens aident
I’Amérique “libérale” c’est-a-dire non conforme,
en définissant rigoureusement “I’état d’urgence”.
I. Wallenstein, un proche de Balibar, souhaite que,
pour faire éclater 1’unilatéralisme, les Etats-Unis
soient engagés avec 1’Europe, le Japon, le Brésil
et d’autres, a un “dialogue des égaux”. Ainsi se
reconstruirait un équilibre multipolaire. T. G. Ash,
qui vit entre les Etats-Unis et le Royaume-Uni,
hanté par ’excés de pouvoir dont s’enorgueillit
I’imaginaire américain, supplie 1’Europe de
constituer un contre-poids, car «tout pouvoir
doit rencontrer un contre-pouvoir, ou alors il
devient destructeur ». Quant a E. Said, il met en
garde essentiellement contre la puissance grandis-
sante du fondamentalisme aux Etats-Unis, qui, en
rejoignant 1’idéologie du conservatisme tradition-
nel peut déboucher sur des aventures terrifiantes :

Informations et Commentaires, n° 123, avril — juin 2003




« J’aimerais bien savoir quand I’Europe prendra
conscience d’elle-méme et se décidera a assumer
le réle de contre-poids que lui dictent sa taille et
son histoire. Pendant ce temps, la guerre
approche inexorablement ».

Ces auteurs et sans doute beaucoup d’autres
personnes connues ou non, légitimement
effrayées par 1’unilatéralisme, demandent que
I’Europe fasse contre-poids, ou qu’elle soit le lieu
d’émergence d’une médiation avec le reste du
monde. Ces deux images sont plausibles puisque
I’Europe est potentiellement plus forte que les
Etats-Unis et que la culture des Etats-Unis
provient pour I’essentiel des pays qui les ont
peuplés. Tout cela est réconfortant : aux Etats-
Unis il y a des opposants et ils s’expriment. Mais,
si on veut répondre a leur attente, il faut leur
servir un plat un peu plus substantiel qu’une
contribution de plus au Monde diplo, il faut sortir
du domaine de I’opinion et voir en quoi pourrait
consister cette FEurope jusqu’ici mythique, a
laquelle il est fait appel.

*

* k¥

Ces auteurs progressistes s’inscrivent dans une
perspective stratégique, mais il ne manque pas de
penseurs “de droite”, sans méme parler des
journalistes et des politiciens, pour faire
remarquer que 1I’Europe est connue, dans son
passé peu lointain, comme une terre sur laquelle
ont fleuri les injustices et les atrocités, et que son
présent offre surtout le spectacle exemplaire de
I’impuissance politico-stratégique. Par exemple,
un certain M. Kagan, que cite Balibar, n’a pas de
mal & rappeler aux précheurs de chasteté que leur
parole ressemble fort & un aveu d’impuissance. Ce
rappel méprisant a la réalité n’a pas a €tre écarté
d’un revers de main. Nous entendons souvent des
responsables en appeler aux “bonnes pratiques”...
Celles-ci, si elles existent, méritent d’étre
fondées, sinon elles pourront toujours sombrer au
premier coup de vent.

Il ne suffit pas d’étre “bon”, par exemple
d’étre contre le racisme et pour ’amitié¢ entre les
peuples, il faut encore que cette option positive,
qui est produite par une réaction spontanée au
“mal”, s’enracine dans un ensemble de résis-
tances, qu’elle réfléchisse a ses propres conditions
de possibilité, s’oriente vers des objectifs & la fois

38

plausibles et ambitieux, dépassant 1’actualité
immédiate, et désignant 1’actualité, le sens de
I’idée qui tend a I’action.

L’échange d’opinions sur la situation mondiale
va de soi, nous sommes dedans, mais ce n’est pas
en poursuivant ce dialogue des opinions que nous
déboucherons sur la dialectique, sur la connais-
sance des concepts. Platon avait raison, cette
dialectique de ’action doit étre 1’objet d’une ré-
flexion avant tout théorique, spécifiquement
théorique. Qu’est-ce que cette Europe dont on
attend qu’elle soit la médiation si nécessaire entre
I’unilatéralisme arrogant et le reste du monde
abandonné au n’importe quoi ? Il faut admettre
que cette Europe n’a pas d’identité, qu’elle n’est
pas non plus une puissance, mais une frontiére et
méme un lieu ou se rejoignent plusieurs frontiéres,
dont certaines sont bien connues, alors que
d’autres cherchent a se faire reconnaitre.

Si I’Europe n’est pas une identité, elle pourrait
étre une action. I1 faut explorer —je cite
E. Balibar — « une voie dans laquelle la puissance
ne préceéde pas I’action, mais en résulte plutot ».
Et méme en considérant son passé peu édifiant,
I’Europe apporte quelque chose qui transcende
son histoire, elle est devenue « une aire culturelle
qui a été conduite par des luttes de classes aigu€s a
la reconnaissance institutionnelle des droits
sociaux comme droits fondamentaux, et cela a un
degré jamais atteint dans le monde ».

C’est en fonction de cette réponse critique que
Balibar fait apparaitre de nouveaux concepts
comme celui d’un nouveau régime de la puissance,
qui serait essentiecllement relationnel, ou encore
d’une anti-stratégie.

Tout résumé appauvrit la pensée, en mettant
entre parenthéses 1’essentiel de son mouvement,
en s’attachant a pointer les résultats. Il faudrait
montrer le va-et-vient entre 1’actualit¢ de la
pensée et la prise en compte de 1’actualité et de sa
force propre. Par exemple Balibar subvertit 1’idée
de “I’euro-méditerranée”, formule pompeuse qui
ne recouvre pas grand-chose de progressiste. Sur
cette frontiére ou nous vivons, qui est en quelque
sorte notre E&tre-historique, les actions au Sud et
au Nord donneront (2 cette idée) un autre contenu
que celui du néocolonialisme, un contenu
populaire.

Informations et Commentaires, n® 123, avril — juin 2003



Toute cette discussion se déroule en un mo-
ment particulier de notre histoire on, de I’aveu
général, quelque chose est en train de basculer. Le
miroir des événements nous est tendu pour que
nous efforcions de penser juste; il y a 1’atrocité,
les violences internes et externes, et le ronron-

nement de D’infernale machine a décerveler...
Mais il faut continuer & agir et a travailler.

L’autre de la philosophie, c’est I’objet méme,
et pas question de nous réfugier dans 1’idéalisme,
méme si Platon peut encore nous instruire
beaucoup ; Balibar a raison de dire que seul le
peuple américain pourra désarmer 1’unilatéralisme
américain. Mais il exprime aussi avec force le
refus de I’activisme, contresens majeur qui a servi
si longtemps comme encouragement 4 la paresse
de la pensée.

%k
* ok

La seconde partie développe plusieurs éclair-
cissements ; elle se compose elle-méme de deux
parties : une discussion avec Bertrand Ogilvie et
I’examen de I’influence de plusieurs politologues
américains. C’est ’occasion pour [auteur de
mettre a ’épreuve des concepts présentés dans la
premiere partie, a la faveur d’une confrontation
avec les événements que nous vivons aujourd’hui.

De la discussion avec Ogilvie, je retiens surtout
I’élucidation de I’inversion que Balibar fait subir &
la Onziéme These sur Feuerbach: on a passé
beaucoup de temps a essayer de transformer le
monde, le temps est venu de I’interpréter !
Diable, Balibar serait-il converti & la social-démo-
cratie et a ’idéalisme qui lui est consubstantiel ?

Il s’explique clairement 1a-dessus : I’injonction
d’interpréter le monde fait référence a 1’idée de la
philosophie comme traduction, idée tout a fait
matérialiste (au point qu’on peut la tenir pour
centralement  significative de la tendance
matérialiste en philosophie).

Naturellement, il faut se souvenir que la tra-
duction produit toujours un texte différent de ce
que a quoi elle se réfere. La pensée juste ne traduit
pas terme a terme le “texte” des événements, ce
qui nous renverrait a ’empirisme vulgaire, ou, au
mieux, a [Epicure avec ses simulacres.
L’enchainement des idées n’est pas celui des
choses, donc méme s’il n’y a qu’un seul référent

39

global, “le monde”, ou “I’infini”, ou “dieu”. Le
monde en tant qu’infinité des choses est riche
d’opacités a l’infini, alors que le monde des
concepts s’efforce d’étre aussi transparent que
possible. Le questionnement philosophique, la
volonté d’intelligibilité, toujours en décalage, sont
toujours aussi contraignants, sauf pour les
fainéants de la pensée, jamais fatigués de ressasser
les litanies.

La théorie est toujours décalée, mais il faut que
ce décalage se situe “vers 1’avant”, vers 1’encore-
indéterminé, 1’aventure, la difficulté toujours in-
édite. Messieurs les interprétres', vous ne savez
en fait rien du texte dont vous étes les pieux gar-
diens ; le texte exige d’étre traduit, ne serait-ce
qu’un peu, dans une langue qui soit la votre et que
d’autres comprennent. Il faudrait ici, pour étre
complet, dire quelques mots de la théorie des
beaux-arts, telle qu’Aristote 1’a esquissée. Si on
pense au prodigieux foisonnement de chefs
d’ceuvres qui sont apparus au XX siécle, on voit
bien qu’ils ont tous un rapport, lointain mais réel,
articulé avec “la crise générale du capitalisme” ;
mais répéter la formule, c’est en nier la fécondité.
On peut méme affirmer que le marxisme a été
beaucoup plus vivant, a 1’époque des réunions de
cellules, dans les discussions “de base” que dans les
gros patés de généralités. Cela ne récuse pas la
vérité telle que les exposés généraux la véhicu-
lent : c’est la connaissance par les causes, mais il
faut aller de ces causes a ces effets qui sont 13, et &
ces autres effets 4 produire, pour qu’il y ait
connaissance.

Pour parler spinoziste, encore une fois, c’est
la connaissance du troisiéme genre qui fonde
I’imaginaire comme tel, et la science générale en
tant que telle. Il n’y a qu’un monde, et seuls les
délirants peuvent croire qu’ils vivent dans la
réalité des idées. Méme les images, les passions,
les mythes, se traduisent les uns des autres. Et il y

a aussi ceux qui ne connaissent que par
I’enchainement des causes, ce sont les
doctrinaires, ils peuvent tout réciter du

“marxisme”. L’effort propre de la connaissance,
c’est la pensée de la chose singuliére, la
dialectique, le spéculatif, le “philosophique”.

! Cette vacherie est due a B. Ogilvie : c’est un risque réel.

Informations et Commentaires, n° 123, avril — juin 2003



Les éclaircissements qui constituent la fin du
livre, intrinséquement intéressants, ne sont pas
tous du méme intérét théorique ; il en est qui rele-
vent plus de I’histoire (par exemple sur la doc-
trine de Monro€) que de la théorie politique. Ou
encore, on trouve une discussion sur la notion de
“guerre juste”, que des intellectuels américains
ressuscitent pour ’opposer a celle de “guerre
sainte”. La guerre juste serait due a Saint
Augustin, alors que la guerre sainte d’Al Qaida et
autres ne se comprend que par la confusion du
spirituel et du temporel ; 1’islam n’est pas par-
venu a établir cette distinction, ...etc. (on peut
renvoyer la-dessus a Auguste Comte). E. Balibar
discute aussi un article du philosophe allemand
Peter Slojterdijk, lequel veut souligner que 1’idée
d’une identité “européenne”  distincte de
“I’américaine” conduit & I’impasse, mais Balibar a
déja tout dit a ce sujet dans la premicre partie du
livre. Une discussion avec le philosophe Robert
Kagan est plus instructive car elle contribue a dé-
monter les illusions d’un “européisme” non philo-
sophique, opposant “puissance matérielle” a
“puissance spirituelle” ; les “Européens” seraient
des idéalistes, donc hypocrites, et auraient oublié
I’essentiel de leur propre histoire, faite de vio-
lences et d’oppressions, ainsi que tout ce que
Marx en a révélé; ils se tiendraient généreuse-
ment sur le front du droit alors que 1’histoire
réelle existe toujours, déterminée par les condi-
tions d’existence matérielles (c’est Guy Mollet
critique de De Gaulle). Les Européens vivraient
dans un monde kantien imaginaire, alors que les
Américains vivent dans les rapports de puissance
(en anglais, Power signifie a la fois la réalité éta-
tique et la violence dont il a le monopole, en al-
lemand die Macht). Bon, ¢a rafraichit un peu
d’entendre parler 1’idéaliste franc dénongant
I’hypocrisie des autres... mais précisément Balibar
parle au nom d’une politique & inventer, politique
de I’impuissance dont le “pouvoir” serait de “dé-
construction”.

Il résume ainsi quelques pages d’un article de
Michel Foucault (Le sujet et le pouvoir) :

« Aucune puissance se manifestant sociale-
ment comme pouvoir n’est en tant que telle la
“propriété” ou la caractéristique, méme histori-
quement produite, d’une individualité ou d’un
sujet. Mais elle est I’effet, intrinséquement fra-
gile, d’une relation constitutive a des résistances,

40

voire 4 des virtualités de résistance, dont elle sait

ou non tenir compte. »

Effectivement Kagan suppose que la puissance
américaine appartient en propre aux Etats-Unis,
c¢’est-a-dire que I’Amérique est un sujet, ce qui est
loin d’étre le cas, et a moins d’arriver a une sorte
de fascisme, les Etats-Unis sont incapables de
dénouer les rapports internes et externes qui les
constituent. L’impérialisme américain est en
réalité un nceud de contradictions, il n’est pas le
démiurge de 1’histoire.

Quelques pages sont consacrées a la doctrine
de Monroé, dont 1’intérét essentiel est de montrer
que les velléités “souverainistes” de certains
(suivez mon regard) ne se démarquent pas sérieu-
sement de 1’idée de Carl Schmitt qui cherchait
déja pour I’Europe un “peuple guide” — on-sait ce
que cela a donné. Plus importante est la discussion
de Monique Chemillier-Gendreau dans Le Monde
diplomatique de décembre 2002 : en effet, 1’émi-
nente juriste propose, pour faire face a 1’offen-
sive unilatéraliste des Etats-Unis, de reprendre
I’ensemble du probléme du rapport entre droit et
politique. De méme que 1’affirmation du droit des
peuples a renversé la validité du colonialisme, une
autre idée du droit international pourrait renver-

ser la violence de ’ordre impérial, et sauverait en
méme temps I’ONU de I’abime dans lequel on
voudrait la faire sombrer. Pour résumer la discus-
sion d’un texte lui-méme dense, il faudrait ré-
écrire le tout, mais on peut au moins dire qu’il
s’agit de refonder le droit tout entier, a partir
d’une nouvelle idée des normes, qui devraient étre

des régles de droit impératif général, relevant
elles-mémes de principes universels. Je ne peux
m’empécher de penser a une séance de la derniere
session de la Commission des droits de I’homme,
ou, devant une assistance médusée, le représen-
tant américain s’est élevé contre 1’idée d’un droit
a l’alimentation, qui serait une absurdité car s’il
existait un tel droit, les Etats seraient contraints
d’en assurer la réalisation. Superbe ! On ne saurait
mieux dire ou plutdt avouer que le droit interna-
tional, le droit dans son ensemble, réclame un ef-
fort de refondation, la mise en place d’institu-
tions contraignantes, qui, difficult¢ supplémen-
taire, n’auraient pas la forme d’un Etat. On peut
dire, d’ailleurs, que la fondation des institutions de
I’ONU répondait & un souci du méme genre, mais
que la suite des événements, jusqu’a nos jours, n’a

Informations et Commentaires, n°® 123, avril — juin 2003



fait que dénaturer I’existence et [’action de
I’organisation internationale, au point que beau-
coup s’empressent de prophétiser sa mort pro-
chaine. Mais précisément cette choquante collu-
sion entre les intéréts des Etats et les intéréts du
marché capitaliste, devenue évidente aux yeux du
plus grand nombre, rend possible (au moins théo-
riquement) une refondation, qui pourrait sortir du
royaume des possibles si une dialectique se mettait
en marche entre « le droit » et la politique : ce ne
serait pas une affaire facile, certes, dans notre
monde de conflits, d’inégalités, d’injustices...
Mais pourquoi cela devrait-il étre facile ?

Balibar met en rapport les théses de Monique
Chemillier-Gendreau et celles d’un juriste italien
que je n’ai pas lu, mais qui semble intéressant,
L. Ferrajoli. En gros, la « police » ne doit pas étre
confondue avec la guerre, ce qui suppose 1’exis-
tence d’une instance supérieure a celle des instru-
ments de violence (le Tribunal en est la figure
emblématique). Une telle police ne peut ignorer
les problémes politiques engendrés par le sous-
développement ; la sécurité, ici comme ailleurs,
n’est possible que comme 1’une des faces d’un
ordre public caractérisé par la satisfaction des
besoins fondamentaux.

Le lecteur peut se demander ou au juste se situe
la pointe de 1’analyse de l’auteur: est-ce une
analyse a priori, comme une ontologie régionale
de Husserl, ou comme les analyses du livre pre-
mier du Capital ? A mon avis c’est encore autre
chose puisqu’il s’agit de la définition des condi-
tions de possibilité requises pour la solution du
probléme de l’ordre international. Pour moi,
I’analyse purement juridique offre une orientation
qu’il faut viser en permanence si I’on veut avan-
cer vers la solution proprement politique ; c¢’est
un essai pour indiquer ol pourrait se trouver cette
fameuse norme de la norme, sans pour autant
retomber dans l’idéalisme. Je cite ici Balibar:
c’est « la question de savoir ce que pourrait étre
une politique sans souveraineté ». Il est
significatif que Ferrajoli comme Chemillier-
Gendreau « se portent aux limites du droit, en
reposant la question de savoir quelle place la
norme juridique doit occuper dans la politique ».

Dans I’immédiat, M. Chemillier-Gendreau sug-
gere de développer par tous les moyens le soutien
aux tribunaux internationaux. Balibar avance ici

41

quelques  difficultés, dans une  discussion
passionnante qu’il serait dommage de résumer,
mais qui conclut & demander que la politique vise,
parmi ses buts, la formation de ses propres sujets
nouveaux.

Je laisse de coté les pages consacrées au
“théoréme de Machiavel”, c’est-a-dire a la
démocratie conflictuelle, ainsi qu’une critique de
la prétention américaine a la souveraineté
universelle, car il s’agit ici davantage de politique

que de théorie.

J’en viens & Huntington, a4 son choc des civili-
sations, 4 la nouveauté (réelle ou prétendue) de
ses théses. Je ne le cache pas : ¢a me parait faible
dans le contenu, et astucieux dans 1’argumenta-
tion. Il y a eu des précédents illustres du temps de
Socrate, et aprés lui.

Huntington emprunte a Carl Schmitt 1’idée de
civilisation, comme idée rectrice de la géopoli-
tique. La limite du concept étant élastique, il est
normal qu’il tente les essayistes. L’originalité de
Huntington est d’avoir cherché dans 1’esprit reli-
gieux le critére de distinction des ensembles civili-
sationnels (1a aussi, Auguste Comte aurait pu lui
servir de guide, mais cela aurait pu le géner pour la
définition de I’ensemble occidental, composé de
pays catholiques et de pays protestants, sans
compter qu’lsra€l...). Bref, I’occident est une aire
civilisationnelle : il se référe a “la démocratie”, a
I’économie de marché, au spiritualisme biblique.
Huntington reprend aussi 1’idée de Carl Schmitt
selon laquelle ’autre est un ennemi, qu’il faut
sacraliser comme tel, car la distinction entre
“I’ami” et “I’ennemi” est au centre de la politique
(proposition historico-sociologique d’une grande
banalité).

Il y a donc actuellement trois zones de civili-
sation : I’occidentale, la zone asiatique, dominée
par la Chine, et la zone arabo-musulmane. La
zone asiatique est réglée par le conservatisme, et
I’occident doit avoir & son égard une attitude de
neutralité : car méme le développement actuel (et
futur) de la Chine s’effectue dans ’ordre et la
discipline. Mais 1’espace arabo-musulman pose
probléme, car il est composé d’Etats rivaux, in-
capables de se donner eux-mémes un leader éta-
tique, et son unité est celle de ’Umma, espace qui
ignore les frontiéres étatiques et méme, a ce
qu’on dit, les distinctions sociales. On peut donc

Informations et Commentaires, n°® 123, avril — juin 2003



affirmer que les Etats qui composent ce monde
demeureront entre eux dans des rapports de vio-
lence, alors méme que leur espace spirituel s’étend
en droit a I’infini, ignorant toute frontiére quelle
qu’elle soit. On voit que 1’identité religieuse est,
selon Huntington, fondamental, elle est le critére
méta-politique par excellence.

Balibar propose plusieurs longues citations du
livre de Huntington, qui tendent & nuancer cette
tripartition, et surtout & montrer que 1’équilibre
Chine / Etats-Unis ne conduira pas a une guerre
atomique mondiale, si du moins les dirigeants font
preuve d’un sens politique élémentaire : on ne re-
commencera pas la guerre du Vietnam, ni celle de
Corée. Le conflit fondamental est celui de la frac-
ture civilisationnelle, ce n’est plus celui de la
“guerre centrale d’Etat”. On doit accorder a
Huntington le mérite d’avoir saisi que la “guerre”
entre 1’Occident et le monde arabo-musulman
doit plut6ét étre appelé une quasi-guerre (avec le
terrorisme aveugle d’un coté et le terrorisme
intelligent de 1’autre, avec ses frappes chirurgi-
cales). On peut méme dire que, dés 1996, il pré-
voyait les événements de 2002/03 ainsi que leurs
possibles développements ultérieurs grice a Ia
miniaturisation et a la construction artisanale
d’armes de destruction massive. Tout cela n’est
guere instructif, sauf négativement : car il est clair
que cet auteur, comme bien d’autres idéologues,
procéde par simplifications massives et omissions
des difficultés. La religion joue son rdle d’unifica-
tion de la réalité sociale, et d’autre part il est peu
probable que les Etats regroupés sous la catégorie
“occidentale” accepte de jouer perpétuellement la
méme partition. Huntington est intéressant parce
qu’il dit habilement ce que des politiciens disent
bétement. Par exemple on voit bien en lisant le
livre de Balibar qu’il a été procédé a la substitu-
tion du mot de fracture a celui de frontiére, le-
quel doit aussi faire 1’objet d’une réappropriation,
si ’Europe, par exemple, doit se penser elle-
méme comme frontiére — et pour aller plus vite,
si ’on doit éliminer les mythes identitaires au
profit d’une réappropriation des frontiéres qui
nous traversent. A 1’époque de leur expansion
vers 1’Ouest et vers le Sud, les Etats-Unis se défi-
nissaient volontiers comme en quéte de frontiére,
et Kennedy a repris le mot, on s’en souvient,
pour résumer son programme électoral d’intégra-

42

tion des minorités (ils ont du pain sur la
planche !). En tout cas, I’importance de la popu-
lation hispanophone a l’intérieur, les résistances
croissantes des pays latino-américains, donnent
une portée nouvelle a cette idée d’Etre-fronticre.
La droite conservatrice, associée au fondamenta-
lisme délirant, ce n’est pas I’Amérique, malgré les
efforts de quelques idéologues pour hisser le
conformisme au niveau des vérités théoriques.

J’ai appris beaucoup a lire les textes cités, car
mon premier mouvement consiste le plus souvent
a rejeter ce qui ressemble & du journalisme de
droite ; j’ai tort, il faut s’attendre & ce que
I’adversaire soit astucieux dans ses formulations.
Pour n’étre pas une science, la sophistique
n’en est pas moins un art, sinon, comment
pourrait-elle étre flatterie ? La flatterie ne
consiste pas a faire de bons plats, mais il lui faut
savoir faire de bons plats et proposer des savon-
nettes parfumées, car tout cela est bon! La
flatterie prétend que la cuisine et la parfumerie
sont les sciences de la santé. Rappeler Gorgias
(462-465), ce n’est pas sans doute clore le
chapitre du faux en politique, de 1’idéologie, mais
aller y voir, c’est déja en percevoir la difficulté.

Il est temps de terminer cette recension,
marquée ¢a et la par mes réactions personnelles.
Deux textes concluent le livre, essentiellement
politiques, d’une densité telle qu’il faudrait les
recopier sur une colonne et donner un
commentaire en Vvis-a-vis sur l’autre colonne. Le
premier porte sur I’Europe-frontiere, en quéte de
la démocratie qui incarnerait réellement la
fonction de médiation que sa propre histoire lui
assigne : il y est évidemment question de
“l'immigration”. Le second porte sur [’'ONU,
comme lieu possible d’une nouvelle universalité
(pas celle de I’humanitaire !), d’une dialectique
entre le régional et le mondial.

J'espére que cette dérobade poussera
beaucoup de ceux qui auront lu cet article a se
procurer le livre, pour “savoir la fin”. Mais je ne
peux cloturer sans exprimer ma reconnaissance d
ceux qui l'ont écrit, car si le propre de la
philosophie est de donner a penser, ce livre est
vraiment philosophique. J’espére avoir été ici,
dans la mesure de mes moyens, un médiateur.

Informations et Commentaires, n° 123, avril — juin 2003



